45



46



INSCRIPCIONES EN LAS CRUCES DE SAN MATIAS

® Cruz que ve al norte, colocada al sur del atrio.

Inscripciones en el basamento piramidal

PA DR
*) e
AD an
A dies i siete por...y se
de Julio del a- N siendo
fio de 1781 Se O ¢ E el Sr. alcalde Dn.
abrio el simi- S martin y Da. Ma.
ento de la Ygle- marcelo: siendo
de bara....... mes
as
sia de Sr. Sn.
Matias: y acabo-
sedede.......
m...... se bendicio

el tesoro por Sr.
cura Dn. Jsh. es-
cudero

*Craneo con dos fémures cruzados.
Inscripcion en el frente de la cruz

CR + VZ
IGITV

R PASO
IN CAR
ne UV
OS PAde
M Coci
TATIOn
¢ ARINA
MINI.
epist. 2
pet. can

a

Confusa y enigmdtica inscripcién latina que parece estar tomada de la segunda epistola de San Pedro, ya que el final
dice: epist. 2 pet. cana, pero nada semejante se encuentra en dicha epistola, si acaso dos palabras, padem cocita-
tione, que podrian ser pacem cocitatione, o sea, “paz por el conocimiento”, lo que en el saludo de dicha epistola
si aparece. Pero el sentido de la frase se acerca més al pensamiento de San Pablo y parece ser algo asf como: “por
tantso llelgzo dx!a cruz en mi carne por vosotros”, frase aparte que complementa las palabras antedichas de la epistola
de San Pedro.

En cualquier caso, la frase latina y su sentido religioso son independientes del importante dato histérico que de la
fundacioén del templo anota la base piramidal de esta cruz.

47



® Cruz que ve al poniente, colocada de frente al templo.
Inscripciones en el basamento piramidal

(Al frente muestra una calavera
sobre dos fémures
horizontales y enmarcada

con dos cintas como

lazos en forma de 8.)

Dn. MAtias o de mano y
guimengari cal- pufio de Juan
. S ¢ N .

sonsi de este m- E Diego flores
i pueblo de Sn.

Matias. des-

de el afio de 15

83 =

Inscripciones en la parte inferior de la cruz

MURIO
en ella *® sta
CRUZ
Mi Je
sus

Inscripciones al frente

la
Cco
RO

na

clavo yte ® clavoi
nasa mart. (illo)

el

cla

vo

sa

gra

rio

Inscripciones al reverso

de San

es ta

ta

B (einte) i seis de ® de 1782 afios
noBie (mbre)

48



LAS CRUCES DE SAN MATIAS -

Pese a las abundantes inscripciones que ostentan
estas cruces, sin duda las mas ricas en ello del arte co-
lonial, se hace necesario ordenar distintos fragmentos
a fin de armar la secuencia l6gica de este rompecabe-
zas historiado.

La cruz colocada hacia el sur del atrio, de brazos
conforme al eje oriente poniente del templo, nos dice
en su basamento literalmente: “a dies i siete de Julio
del afio de 1781. Se abrio el simiento de la Yglesia de
Sr. Sn. Matias y acabose de de. .. (ilegible) se bendicié
el tesoro por Sr. Cura Dn. Jsh. escudero”, o sea que la
obra del templo actual se comenzé el 17 de julio de
1781, abriéndose los cimientos, y sin duda colocé la
primera piedra el Sr. Cura don José¢ Escudero ya que
para ello “bendicié el tesoro” —monedas o medallas

que en conmemoracién se ponian—. A continuacién,

y aunque el tiempo y la erosién se aliaron para borrar
algunas palabras, la cara oriente del basamento nos
informa que esto se hizo “siendo el Sr. alcalde Dn.
Martin”. Este alcalde fue el gran mecenas, o al menos
principal promotor en la ereccién del templo, de las
pilas que lo adornan y de las preciosas cruces del atrio
que lo enorgullecen.

La otra cruz, que da frente a la fachada de la
iglesia, lleva a su vez la base piramidal también histo-
riada, y en ella se puede leer un dato escueto que por
lo mismo resulta muy sugerente, cuando informa: “Dn
Matias guimengari calsonsi de este mi pueblo de Sn.
Matias. desde el afio de 1583”. De tan corta inscripcion
podemos justamente deducir muchas cosas, entre otras,
lo siguiente: primero que lo de “guimengari” debe re-
presentar a algun ilustre y noble apellido indigena, pu-
répecha, o sea: Huitziméngari, y lo de “calsonsi” a su
estirpe real.

Esto justifica la leyenda que corre en el pueblo de
que estas cruces marcan tumbas reales, lo que no seria
remoto; ademas, el que sean homoénimos el santo patro-
no del pueblo y el personaje al que reverencialmente
y con cierto misterio se alude sin mayor informacién,
sugiere que haya sido este noble indigena el fundador
de la poblacién y quizd su ultimo gobernante que anu-

do los ultimos afios de la autonomia prehispanica con
e

los primeros de la conversion cristiana; de ahi que, co-
mo acontece tanto con personas como en la geografia
de Meéxico, el personaje se llame Matias, en cristiano,
pero se apellide “guimengari” en indigena.

Y ya sea esta cruz monumento sepulcral o de fun-
dacién, o ambas cosas unidas, cualquiera de estas razo-
nes nos explica la extrafia y anacronica fecha, en una
cruz del siglo XVIII que se refiere a dos siglos atrds
y nos dice en forma tan lacOnica como enigmaitica:
“desde el afio de 1583”; por lo tanto, creemos que esta
fecha conmemora un hecho histérico importante, dos
veces secular al erigirse las cruces, y que ademas coin-
ciden con la construccion del templo, el que iniciado
en 1781, como lo asienta la primera cruz, bien pudo
terminarse en 1783. Ademds, esta cruz aporta el extra-
ordinario dato de ser, en todo lo que se conoce del
arte colonial de México, la tnica, en su tipo, firmada
y al parecer con gran satisfaccion “de mano y pufio
de Juan Diego flores”, artista que hereda amorosamen-
te su obra a su solar nativo, gentilicio implicito en la
frase “este mi pueblo de Sn. Matias”,

Al igual que en las cruces, debe anotarse la satis-
faccion personal y la conciencia artistica que debid
sentir Juan Diego Flores, ya que también firmé la pila
dedicada a San José en el interior de la iglesia, con
grandes letras en relieve: “Juan Diego Flores, cantero”.

Cabe anotar que las dos pilas de San Matias estan
dedicadas, una a San José y la otra al Santisimo Sa-
cramento, lo que por donde se mire resulta novedoso
siendo originales y exclusivas de ellas éstas dedicaciones,
como nos informan asi que también como las iglesias
y las campanas, las pilas tienen una dedicacién y un
patrocinio, al igual que algunos otros objetos sacros y
aun el hombre mismo.

En Juan Diego Flores tenemos una version local
que dentro del arte colonial equivale un tanto a la
medieval versién de “el maestro de San Matias”, que
afortunadamente en este caso no quedd ignorado.

Un rebelde al anonimato que prueba como a la in-
dudable religiosidad del arte colonial se afiade en sus
postrimerias la conciencia del mérito individual.

49



(Foto March)

En San Matias las cruces atriales y las pilas de agua bendita, aunque datan del siglo XVIII,
se afilian mas a la sensibilidad plastica del siglo XVL

La grafia de los bordes historiados, en las pilas de San Matias, es lo que mejor nos permi-
te ubicarlas como obra del siglo XVIII, mas no sus sencillas foliaciones y su moldura-
cion, vueltas al siglo XVL

(Foto March)

50



Las pilas bautisn.ales, fuentes interiores que hacen eco
y reflejo a las cruces exteriores, se hermanan con ellas
tanto en rasgos formales como en la secuencia litlirgica.
El cristianismo que la cruz predica, se sacramenta en
el agua de la pila. Y asi como la fe propone un tiempo
infinito, la religiosa expresion plastica parece olvidarse
de su curso histérico para abrazar un tiempo ecléctico
como del romanico siglo XII, segiin se ve en esta
plateresca pila del siglo XVI, en Santa Fe de la Laguna.

Aun cuando sabemos lo escasa que es Ia influencia for-
mal indigena en el arte virreinal, es innegable su pre-
sencia en intermitencias reconditas, como es el caso de
esta pila de la parroquia de Aranza, donde pétreas plu-
mas dan salida al corto fuste octogonal en que se
apoya, y el recipiente se abre sobre un penacho plhimeo
que como flor se abre para recibir una guirnalda vege-
tal que gira vigorosa y paralela a un cordon francis-
cano.,

51



Pila de agua bendita que en la iglesia de Santa Maria
de la Asuncion, en Tatzicuaro, se yergue desde el siglo
XVI como pétrea capa a la que se adhieren estilizados
frutos y franjas, con apariencia de plumas que aspiran
a tocar el cordén que la bordea.

La pila bautismal de San Nicolis Obispo se emparenta
directamente, si no es que nacié de la misma mano, con
la de Tatzicuaro, pues ambas comparten lo mismo
hojas que frutos estilizados, las fajas concéntricas con
aspectos de plumas y el cordéon que cincha y bordea.
Al parecer, lo que hoy sirve de apoyo a la pila es
una base o capitel, ya que indistintamente servian para
una columna contemporanea de la pila.

En Tancitaro, el siglo XVI también dejo el vigor de
esta pila, a la que ronda un friso ondulante en que for-
mas geométricas y vegetacion estilizada se enlazan y
danzan sobre un cimiento de pétalos-plumas,

Asi como las pilas de Tatzicuaro y San Nicolas Obispo
delatan un mismo autor, la de Tancitaro y esta de
Carapan son obras, a su vez, del mismo cincel. En estas
dos ultimas el volumen a manera de gran tambor o
segmento de cilindro. se cifie de quiméricas formas en
que se aglutinan lo vegetal, lo animal y lo humano,
expresados con un relieve en que también se funde lo
planimétrico con perfiles y masas redondeadas.

52



En Ciudad Hidalgo, antigua San José Tajimaroa, la pila bautismal actual fue taza de derrame en la primitiva fuen-
te publica del siglo XVI. Angelillos y leones estilizados chorreaban el agua de servicio en tanto letras, que no forman
palabras ldgicas, bordean la taza y servian, segiin es tradicion, para “alfabetizar”. Admirable doble utilidad —mate-
rial e intelectual— de esa fuente. -

En Ciudad Hidalgo emerge de la
monolitica pila bautismal un angelillo
desnudo, a la manera renacentista,
pero con arcaico sentido plastico
medieval.







En cafia de maiz no sdélo se modelaron cristos,
virgenes y santos de bulto, sino también relieves
como este, extraordinario, que representa “La pie-
dad”. Su renacentismo es de ascendencia miguelan-
gelesca. Data del siglo XVI y se conserva, en
parte, recortado, en un angulo del claustro del
ex-convento franciscano de Tzintzuntzan.

_ /I; '%;*ﬂa 11«”@/‘ { : !f{‘ y

La pequeiia capilla de Santiago, en Uruapan, preserva esta
imagen de “Santiago Matamoros” donde el barroco hace con-
traste ya, en el estatismo de las figuras, con el calado y
airoso juego de volumenes.

En la parroquia de San Diego en Quiroga, antigua Cucupao, enmarcan la portada mayor dos relieves arcaizantes
por ser del siglo XVIII, en que de un caliz brotan flores y una concha alusivas al florecimiento de la gracia que

surge de los sacramentos.

55



La Capilla del Calvario, en Patzcuaro, guarda esta “Piedad”
de gran efecto dramético en la barroca conjuncion de las
cuatro figuras, a la vez tan unidas y exentas en lo escultérico
como acompafiadas y ensimismadas en lo emocional.

La iglesia del ruinoso ex-convento de Tiripetio, data del
siglo XVI, pero da hospedaje en sus nichos a esculturas
barrocas del siglo XVIII. De ellas, este San José que con-
templa en el mutilado nifio, mds la injuria de la impiedad y
la incultura humanas que la incuria del tiempo.

José Maria Padilla Alfaro, imaginero que nacié en Zamora
en 1886 y murié en Morelia en 1935, dejé en muchas pobla-
ciones michoacanas infinidad de imagenes representando vir-
genes y santos, pero sobre todo, terribles cristos pasionarios,
uno de ellos, éste atado a la columna que se encuentra en
la Capilla de Santiago, en Uruapan.




Los Cristos de Padilla Alfaro, diseminados por todo Michoacén,
gica secuencia de crueldad, injusticia, tortura y terror que durante siglos ha
asf que el artista produjo estas obras com
tes de aquél morir, en 1935. Este Cristo d
de la conquista del siglo XVI, y las conv

parecen resumir con su sangrienta presencia la tré-
oprimido a nuestro pueblo, y tan es
0 respuesta a la persecucién religiosa sufrida en el pafs poco tiempo an-
estrozado en lo fisico y desfallecido en lo moral, deja atrés el tremendismo
ulsiones del barroco, para caer en el horror de lo contemporaneo.

(Foto Elisa Vargas Lugo)

57



Fachada del convento de San Agustin Ucareo.

Fray Matias de Escobar, en su crénica agustiniana, capitulo LVII, De la fundacion del octavo convento de esta
mechoacana thebaida, denominado San Agustin de Ucareo, nos refiere que este convento lo fundé en 1555, el pa-
dre fray Juan de Utrera y que él mismo lo dirigid y construyé como arquitecto durante la segunda mitad del siglo
XVI, quedando aqui sepultado a su muerte.

La noble fachada del templo, slo alterada en su remate por el afiadido reloj, se emparenta en su composicion
con la no lejana de Charo, s6lo que Charo muestra rasgos manieristas y una mayor abundancia decorativa tanto en
ornamentos como en escultura, mientras que la de Ucareo es mas austera y rigurosamente clasicista; uno de los
mejores ejemplos de estilo renacentista en Michoacan, si no es que el mas notable.

El preciso esquema de dos cuerpos y un remate se concreta con los puros elementos arquitectdnicos y solo en lo
alto se alojan algunos emblemas agustinos en bajo relieve. El corazon flechado, escudo agustino, va dentro del
cuerpo de remate, en tanto que arriba surgen del paramento pétreo, la mitra, el baculo y el libro, que son simboli-
cos del sabio y santo obispo de Hipona, doctor de la iglesia, fundador de la orden agustina y patrono de este tem-
plo.

(Fotos Berenice Garmendia)



P e

e
S e
D

b
o ,"
e
i »&tg)

i
i f

TR

La cruz atrial de Ucareo es una de las mas abundantemente historiadas que se pueden admirar en
Michoacan, el relato pasional de sus relieves se distribuye de la siguiente manera:

Al frente: Arriba el INRI; en el brazo horizontal de izquierda a derecha, la mano derecha de Cristo
clavada, cabeza que escupe, torso de Cristo, Caifas, mano izquierda de Cristo clavada. En el brazo
vertical de arriba a abajo, azotes, tenazas, martillo, dos clavos y llaga de los pies, céliz receptaculo,
jarra y plato de Pilatos, calavera y fémures cruzados alusivos al calvario.

59



Costado derecho: De arriba a abajo, gallo y cuchillo de
Pedro, alusivos a su traicién, y la oreja que corté a Mal-
co, lanza de Longinos, hisopo de la hiel, cuatro dados
con gue se jugaron las vestiduras de Cristo, lampara del
prendimiento en el huerto de los olivos, y monograma
del Salvador.

60

Costado izquierdo: Sobrepuestas, la caiia de burlas y la
escalera del ascenso y descenso de la cruz, abajo el
monograma del Salvador.

(Fotos Berenice Garmendia)



Al reverso: Arriba, el corazén traspasado de Maria; en el brazo horizontal, de izquier-
da a derecha, mano que escribe la sentencia, triangulo potenzado con ojo al centro, alu-
sivo a la omnipotencia divina en su trinidad, oreja de Malco cortada por Pedro. En el
brazo vertical, de arriba a abajo, vid eucaristica con tres racimos de uvas, donde se ali-
mentan dos pajarillos, alusivos al alma humana, abajo el Divino Rostro.

Vista frontalmente, la bella cruz nos remite al siglo XVI, por el caracter estilistico de
sus relieves, pero su reverso desconcierta para su fechamiento, ya que la ondulante vid
eucaristica con que se orna, y los pajarillos que la habitan, més se relacionan con el
tipo de decoracién que se dio en el apogeo de la modalidad barroca saloménica vy,
aunque a su vez el salomonico tomé6 con arcaismo medieval algunas de esas formas,
este relieve nos hace suponer que la cruz data del siglo XVII.

61



PLATERESCO EN MICHOACAN



Uruapan. Portada de la Guatapera.

00|00

(o)

o0

00

oo

(o]0

(o] ¢]

00

Qo

00

oo

O

. T ey
e s,

o.u hos. b €5




PLATERESCO EN MICHOACAN

Y

‘ 1 estilo Plateresco florece en Espafia desde fines del siglo
bef WAl XV hasta mediados del XVI, cuando los reyes catélicos
‘ J\‘tig unifican la peninsula y Carlos V ve extenderse sus domi-
> %{‘ nios, en los que “no se ponia el sol”. Momento de unidad

’ y expansion ibérica que se refleja en riqueza y esplendor
inusitados, de lo que el arte es fiel medida.

.é
i
¢

ye

B

Aunque considerado méas un estilo ornamental que estructural, el
plateresco tiene un peculiar desenfado y una alegre actitud ecléctica que
no desecha asimilar la profunda sabiduria del gético agonizante y la ele-
gancia razonada del renacimiento en boga, y si a esto se afiade el ingre-
diente musulman, que en Espafia atn latia vital, se comprende esa inventiva
fantasiosa, afiligranada y abundante, que al aglutinar diversos ingredientes
culturales produjo una arquitectura con aspecto de orfebreria monumenta-
lizada. De ahi el acertado nombre con que se la bautiza, pues, ademds, fue-
ron plateros insignes, como la familia de los Arfe, quienes introdujeron tem-
pranamente en sus obras los elementos arquitecténicos renacentistas, como
lo son los érdenes clésicos y los ornamentales como los grutescos, sin olvi-
darse del rico acervo medieval.

Cuando se conquista y evangeliza América, es el Plateresco el estilo
por excelencia de Espafia, y asi se derrama por todo el continente, resu-
miéndose y adaptdndose conforme a las circunstancias -—tanto econémicas
como de mano de obra— lo requerian. Fue de hecho el primer estilo artis-
tico europeo al que se enfrentaron los artifices indigenas, para interpretarlo,
y por tanto, el primer estilo colonial de América, al que por ello a muchas
de sus manifestaciones José Moreno Villa les aplicé el término de “tequit-
qui”’, como equivalente-al de “mudéjar”’, dado en Espaiia al arte de los 4ra-
bes al servicio del mundo cristiano.

Es, también, el estilo que suaviza la rudeza y da sonrisa a la conquista.

Dentro de este panorama, puede decirse que Michoacdn tiene uno
de sus més brillantes aportes culturales, pues aunque muy desconocido este
aspecto, es tal la cantidad de ejemplares que se tienen y de tan peculiar
cardcter, que debe de considerarse como una verdadera escuela regional,
dentro del vniversalismo del estilo. Es mds, se deja sentir, en el plateresco
michoacano, dentro de las debidas salvedades y limitaciones, un marcado
antecedente de ese sabor estético atin no definido por la critica histérica,
de lo que se ha llamado dentro de la produccién barroca “lo mestizo”, pro-

65



ducto especialmente notable en los medios de mayor poblaciéon indigena,
como sucede en los paises andinos.

En las serranias de su zona central, Michoacdn atesora numerosos
ejemplares de ese arte colonial en proceso de auscultacién, con definidos
rasgos de americaneidad, que siguen acrecentando una sorpresa a medida
que se les descubre. Es su plateresco un rico filén para la historia de nues-
tro arte, atin sin acabar de ser conocido dentro de la amplia geografia del
continente.

Cabe aqui, dilucidar un poco que la originalidad mayor de este arte
se debe a la indudable y tan discutida influencia indigena, a la que consi-
deramos, més directamente, debida a una seleccién formal y no que a una
creacién intencional.

La influencia por seleccién es propia de pueblos conquistados o que
por alguna circunstancia politica, militar o econémica, padecen sojuzgamien-
to, pero que, como pueblos, se distinguen por una vigorosa raiz cultural,
como acontecié con nuestros ancestros indigenas. La influencia por selec-
cién explica ese fenémeno que se reitera en la historia de “el conquistador
conquistado”.

Para nuestro arte colonial, la influencia indigena es mds de seleccién
que formal; la diferencia estriba en que una verdadera influencia formal
seria directa, es decir, encontrariamos de ella soluciones pldsticas prehispa-
nicas nitidas, y ello no es asi, pues la influencia por seleccién es indirecta.
Se ha insistido en los estudios criticos o ensayos analiticos, en buscar sola-
mente la influencia directa formal, ejercida por los productores o consu-
midores indigenas, y vale hacer notar que la otra, la influencia por selec-
cidén, se siente s6lo vagamente, siendo casi inasible; pero existe.

La muy visible relacién creador-objeto cultural-receptor, en este
caso: Espafa-arte-América, hace de la dependencia del receptor un obligado
selector, y en esto radica la influencia indigena. Dicha influencia, por selec-
cién, crea una reciprocidad que acaba por re-crear el objeto cultural inter-
mediario, lo que lo hace distinto ya, a la pureza de intencién del creador
dominante, sin que tampoco lo identifique como creacién neta del receptor.
Esta presién de circunstancias condiciona de tal manera al objeto de rela-
cién, que lo hace distinto, y en este meollo brota ese matiz diferencial de lo
que llamamos arte colonial. El indigena, sobre todo en los primeros afios des-
pués de la conquista, seleccion6 de tal manera la lluvia de valores y con-
ceptos culturales ajenos, tanto estéticos como de concepto, que acabd, por
decantacién, en acumular tnicamente los que le eran més afines con sus
gustos o ideas preconcebidos o subyacentes, y asi, éstos parecen aflorar en
forma pristina, como si el fenémeno fuera a la inversa, y a este cardcter
diferencial, por seleccién, es a lo que, a falta de otra explicacién, llamamos
influencia o caracter indigena.

Volviendo al tema del plateresco en Michoacdn, podemos afirmar
que hay dos corrientes paralelas dentro del mismo estilo; una, de mayor
envergadura académica o sea un plateresco culto que se da en los grandes
conventos y poblacienes mayores, como pueden ser los casos de Cuitzeo,
Copéandaro y Tzintzuntzan, con sus ricas portadas y claustros donde apare-
cen columnas abalaustradas o de tipo candelabro, y las mas renacentistas
como en Morelia, Charo, Zacapu y Zacdn. Pero hay la otra corriente, la
mas abundante y caracteristica, que se presenta en los conventos menores
o “visitas”, en las parroquias, iglesias de hospital y capillas de la sierra, las
m4s discretas v a la vez interesantes, las de mayor tipicidad en su humildad,
donde el estilo se manifiesta bdsicamente en las portadas, ya que los retablos

66



que debieron tener, han desaparecido en su mayoria para ser sustituidos por
otros barrocos o neocldsicos. Estas portadas, a veces las complementa una
porteria o claustro, pero normalmente hacen el bello rostro de iglesias con
interiores sencillos, de una sola nave, de muros rdsticos de mamposteria
o adobe, con cubierta en su mayoria en forma de alfarje mudéjar, nota-
bles algunos de ellos como anotamos en otro capitulo de este libro; o tam-
bién con frecuencia, con bévedas simuladas en tablén y policromadas, con
grutescos y jaspes, y estas iltimas en su mayor parte datan de época neo-
clasica y han seguido repitiéndose al grado de adquirir, a su vez, titulo de
tipicidad.

En las més caracteristicas portadas platerescas michoacanas, dos pre-
sencias aportan el méds inconfundible sello regional: la primera es la com-
posicién mudéjar a base de uno o més alfices que enmarcan arcos de in-
greso, ventanas de coro o aun toda la fachada, tendiendo a delimitarlas
en un cuadrado o rectdngulo dentro del cual se abre el arco, tomando como
centro de trazo el cruce de las diagonales, y lo segundo y mds tipico es
que dentro del cuadrado asi marcado se aloje una variada ornamentacién,
entre cuyos elementos lo que mas destaca son grandes imitaciones de con-
chas o veneras —simbolos del bautismo—, que también con frecuencia
brotan sobre acantos y entre foliaciones, como si con ello se indicara clara-
mente el florecimiento debido a la gracia divina. Las grandes veneras alter-
nan con querubines y flores, y de esta manera la ingenuidad y la alegria se
dan la mano y guian al cincel para que plasme tiernos paraisos pétreos,
florecidos al contacto del agua bautismal, dejando en estas portadas algu-
nos de los mas hermosos, variados y representativos ejemplos del arte para
la evangelizaci6n.

67



Cuitzeo. Fachada de la iglesia conventual.
El convento agustino de Santa Maria Magdalena, en
Cuitzeo, fue fundado alrededor del 1550, por Fray Die-
go de Chavez. Se atribuye la construccion al padre
Francisco de Villafuerte y también se ve en ella la po-
sible intervencion de Pedro del Toro. (Angulo Ifiguez
Diego. Historia del arte hispanoamericano. Tomo I,2p.
352.)
La fachada del templo luce dos méritos principales: el
primero, ser la fina obra mas monumental de lo que
podriamos llamar plateresco culto o académico, en Mi-
choacan y en todo el pais, pudiendo solo rivalizar con
ella la del vecino templo de Yuriria, en Guanajuato,
y la del de Acolman, en México; el segundo, su compo-
sicion en tres cuerpos decrecientes y superpuestos, en-
marcados cada uno por dos columnas candelabro o
abalaustradas, que rompe con el usual esquema rena-
centista del arco triunfal con cuatro columnas y dos
calles con nichos para flanquear la portada, de manera
que esta aguda triangulacidn vertical es original para
su tiempo y, sin duda, el antecedente directo de poste-
riores portadas barrocas regionales compuestas, asi, con
una sola calle arquitectonica decreciente, con el arco de
ingreso como base, ventana coral en medio y nicho, o
relieve del patrocinio, como cuspide.



N




e e ¥

Cuitzeo. Detalle de la portada en el templo conventual.

La inscripcién Fr. : Io . MEtl : ME FECIT : —o sea “Francisco Juan Metl me hizo”— que aparece en la cartela
a mano derecha, sobre la cornucopia, nos deja saber que fue cincel indigena el que labré esta fachada. Sin embar-
go, la “influencia indigena” no se deja sentir en la inspiracién, aunque evidentemente la ejecucién es prueba elo-
cuente de la habilidad manual autctona para asimilar y plasmar conceptos plédsticos europeos entre los que, si acaso,
se imponen algunos elementos de flora y fauna que dan el matiz local.

Las dos grandes columnas “candelabro” que tipifican el estilo y limitan esta portada son, también, las de mayor
proporcion y riqueza en lo que el plateresco dejo en Michoacan.

70




Cuitzeo. Porteria del Convento,
La bella porteria, cuyos arcos dan-
zan entre molduras y canones ar-
quitecténicos dictados por el renaci-
miento, antecede dignamente a la
capilla abierta y al acceso al con-
vento.

Cuitzeo. Abside en el templo conventual.

Como es caracteristico en la arquitectura conventual del siglo XVI, en México,
la gran nave del templo concentra su espacio sin la fuga de cruceros y sin la
cipula. Asi, el gran arco triunfal renacentista enmarca al dbside gotizante,
en tanto que los retablos neoclisicos, afiadidos en el siglo XIX, dan textura
a la sobriedad de los muros laterales y al presbiterio.

71



72

Cuitzeo. Porteria del Convento.

El fino tratamiento dado tanto al
intradés como al extradds de los
arcos y sus apoyos, por medio de
rehundidas y pareadas franjas, a
manera de prolongados casetones,
aligera los volimenes, intensifica el
clarosouro y acenttia la ritmica gra-
cia de esta porteria en la que la pin-
tura mural otorga, a su vez, riqueza
e interés a los paramentos comple-
mentarios.

Cuitzeo. Angulo del Claustro.
Entre contrafuertes de vigoroso sa-
bor medieval, se abren los huecos
con arcos y columnas de filiacion
renacentista.



Cuitzeo. Angulo interior del claustro
alto.

La sabia relacion de huecos y maci-
Zos en que se apoya la boveda de
caiién corrido, produce un agrada-
ble equilibrio entre fuerza y lige-
reza.

Cuitzeo, Béveda en un éangulo del
claustro alto.

La pintura se encarga de llenar, en
forma tanto decorativa como didac-
tica, los pafios lisos que deja la
estructura arquitecténica. En este
caso la béveda de arista se acentia
con nervios goticos y se puntualiza
en sus claves con bellos pinjantes.

73



Cuitzeo. Capilla abierta.

La capilla abierta lo estd como ni-
cho-abside al que protege la porte-
ria y da mejor visibilidad el marca-
do esviaje de su arco y jambas.

Cluitzeo. Boveda de 1a capilla abierta.
Como florecidos dedos de una ma-
no, cinco gruesas nervaduras se
abren para cubrir el espacio ritual
de la airosa capilla.

74




Tarimbaro. Capilla abierta.

El convento franciscano de Tarimbaro fue construido en el iltimo tercio del siglo XVI y su iglesia alld por 1586
(Kubler, George. Op. cit. p. 492). Su capilla abierta se relaciona directamente con la de Cuitzeo al grado que pa-
recen ser del mismo autor; sélo que en Tarimbaro es mas ancha que alta, con nervios més sencillos y con case-
tones, en el esviaje del arco, que acentian mas la nota renacentista que la gotica. Esta capilla, hoy expuesta direc-
tamente a la intemperie, tuvo también una porteria protectora de la que aun quedan huellas.




Tarimbaro. Angulo del claustro bajo.
Poco ha sobrevivido del primitivo
claustro de Tarimbaro; pero queda
aln en pie este fragmento donde
arcos que se adelgazan con perfiles
goticos, brotan de capiteles toscanos
mas acordes con el mundo de lo
clasico.

Copandaro. Torre de la iglesia.

El pequefio convento agustino de
Santiago Copandaro fue edificado
entre 1560 y 1567. (Rojas, Pedro.
“Copéandaro”. Anales IIE No. 22
pp. 116-117). Aunque maltrecha,
destaca la robusta torre que es de
las pocas sobrevivientes, aparte de
escasas, construidas en el siglo XVL

76




Copandaro. Abside del templo.
Aun sin su militar remate de alme-
nas, la mole maciza del templo co-
pandarense nos deja sentir su caric-
ter de convento-fortaleza.

Copandaro. Boveda en el abside del
templo.

El tono agresivo y cerrado del ex-
terior contrasta con la sencilla, pero
protectora concavidad nervada inte-
rior, que, en su goticismo, se asocia
a su hermana mayor del &bside del
templo de Cuitzeo, distanciadas am-
bas sdlo por la anchura del mismo
lago de Cuitzeo en cuyas riberas se
levantan.

77



Copandaro. Angulo del claustro alto.
El pequefio y fino claustro es uno de los mds puros ejemplares del estilo plateresco, sobre todo en sus preciosas

columnas abalaustradas que,en ritmica alternancia de medias-muestras y exentas, reciben los arcos en el claustro alto.

78



Huango (Villa Morelos). Angulo
del claustro.

Perteneciente al grupo de conventos
agustinos que bordean el lago de
Cuitzeo, el de Huango, dedicado a
San Nicol4s, es otro caso en el que
formas renacentistas, como estos ar-
cos y medias columnas, suavizan y
dan cronologia a la recia estructura.

Huango (Villa Morelos). Béveda
del claustro.

En los conventos del siglo XVI es
frecuente encontrar esta solucién en
los 4ngulos claustrales: dos bévedas
de caiién que se intersectan forman-
do una de arista, la que se delata
y refuerza con nervaduras. Cabe
afiadir, en este caso, el acento mi-
choacano-puesto por la presencia de
veneras o conchas que anteceden al
rincon,

79



Zinapécuaro. Claustro del Convento
de San Pedro y San Pablo.

El claustro del convento franciscano
de Zinapécuaro se levanta ligero y
airoso por estar techado, en sus dos
niveles, por medio de viguerias, y
no con bovedas que requeririan con-
trafuertes o soportes mas gruesos.
Su prosapia decimosexta se delata
en las tipicas columnas de ambos
pisos, de fuste sin éntasis y donde
basa y capitel son iguales, sistema
que permitié una especie de produc-
cion en serie a los lapidarios, a la
vez que evitdé cometer errores de in-
terpretacion a los “Ordenes” cla-
sicos.

San José Tajimaroa (Ciudad Hidal-
go). Portada de acceso al claustro.
El cerramiento de la portada, con
apenas insinuado arco conopial, da
un toque gotizante a este rincon de
la porteria en el viejo convento.

80




