-

TERCERA "EPOCA

REVISTA HISPANO - AMERICANA

NUM. 260




Publicacién bimestral del Fren-
te de Afirmacion Hispanista, A.C.
Lago Ginebra No. 47 C, México
17, D.F. Tel.: 541-15-46. Regis-
trada como correspondencia de
2a. clase en la Administraciéon
de Correos No. 1 de México, D.F.
el dia 14 de junio de 1963.

Fundador: Alfonso Camin
Meana.

Miembro de la. Cdmara Nacional
de la Industria Editorial.

DIRECTOR
Fredo Arias de la Canal
DISENO GRAFICO

Jorge Silva lzazaga
ASESORES CULTURALES

Leopoldo de Samaniego
Joaquim Montezuma de
Carvalho
César Tiempo

COORDINACION

Berenice Garmendia
Daniel Garcla Caballer

COLABORADORES: Victor
Maicas, Emilio Marin Pérez,
Albino Suarez, Juan Cervera,
José Armagno Cosentino, Mi-
guel Angel Rodriguez Rea,
Luis Ricardo Furlan y Ernesto
Lehfeld Miller.

El contenido de cada articulo
publicado en esta revista, es
de la exclusiva responsabili-
dad de su firmante.

Impresa y encuadernaga en

Editora Nacional
Agropecuaria, 5. A.
Av. Rio Consuladeo

No. 55, México 17, D. F.




NORTE

TERCERA EPOCA - REVISTA HISPANO AMERICANA No. 260
SUMARIO
EDITORIAL: FILOSOFEMOS 5
EL PODER CONTRA LA CULTURA. Rudolf Rocker 9
RETORICA FREUDIANA 13
LA HISPANIDAD LLORA A LUCY ETEL GARCIA VARGAS 15
SOMNAMBULISMO. Dr. Walter C. Alvarez 17
CON ARCILLA LUMINOSA. Liliana Echeverria Drummond 19
“CANTO A ESPANA". Apdrés Eloy Blanco 21
“A LA MEMORIA PARA SIEMPRE DE PABLO NERUDA",
- José Maria Amado 27

INTENTO DE PSICOANALISIS DE JUANA INES POR FREDO

ARIAS. Osvalda Rovelli de Riccio 28
JAIME MEJIA. Shifra M. Goldman 33
INTENTO DE PSICOANALISIS DE OLGA ARIAS. Fredo

Arias de la Canal 41
LA MUERTE DE PABLO CASALS. Joaquim Montezuma de

Carvalho 55
“ELEGIA DEL AMOR GOZOSQO". Dora Castellanos 58
UN CASO CLINICO. Edmundo Bergler 59
“MADRE ENLOQUECIDA”. Sagrario Torres 62
LOS “ROMANCES PAISANOS” DE LEON BENAROS. Luis

Ricardo Furlan 63
Des POEMAS SIN NOMBRE. Humberto Barba Loza 66
k7 71 ONES EN TORNO A DON QUIJOTE. Armandino

Yrimeda 67
“PARCU./ MA”. Luis Espinoza Aliaga 73
CARTAS DE LA COMUNIDAD 78
PATROCINADORES 79

PORTADA: jaime Mejia







Editorial

FILOSOFEMOS

Nos dice Platon que el fildsofo es un hombre que
desea discernir la verdad. Si es que realmente el fild-
sofo desea llenar este cometido, por fuerza debe ser un
hombre humilde, porque reconoce su ignorancia; pero,
por otro lado, es el filosofo un ambicioso al pretender
desentrafiar la verdad de las cosas, es un curioso al inves-
tigarlas y un exhibicionista al relatar las peripecias que
se ha visto obligado a experimentar en su sorda lucha
contra las contingencias encontradas en los desconocidos
laberintos de la vida.

La filosofia, esa dulce leche de la adversidad a que se
referia Shakespeare en Romeo y Julieta, estriba en las
inquietudes de ciertos seres humanos ante la propia igno-
rancia de los fendmenos de su propia conducta y de los
fenémenos del universo. Bertrand Russell sugirié que
antes de acometer cualquiera investigacion filosdfica, dis-
cerniera el hombre sobre los campos de ignorancia.

“A través de su historia, la filosofia ha consistido en
dos partes sin armonia entre si: de un lado una teoria
de la esencia del mundo, y del otro una doctrina politica
o ética sobre la vida perfecta. El error de no separar estos
dos campos con suficiente claridad, ha originado confu-
sion en el pensamiento filosofico. Desde Platon hasta
William James, los fildsofos han dejado que sus opinio-
nes sobre la esencia del universo sean influidas por su
deseo de perfeccion: pensando que ciertos principios
harian virtuosos a los hombres, han inventado argumen-
tos, a menudo sofisticos, para probar la verdad de sus
doctrinas. Por mi parte, repruebo este prejuicio, fundén-
dome en razones morales e intelectuales. Moralmente,
el filosofo que no persiga una bisqueda desinteresada
de la verdad, es algo asi como un traidor.”

Ahora bien, si todo fildésofo, habiendo escogido su
esfera de investigacion, se dedica ardua y noblemente a
la bisqueda de la verdad, se topa inmediatamente con
los impedimentos de su propia naturaleza humana. Es,
pues, indispensable que trate de conocerse a si antes
de emprender mayores aventuras en lo desconocido.
Berkeley (1685-1763) observd esto:

“La mayor parte, si no todas, de las dificultades que
han entretenido hasta ahora a los filosofos y que han
obstruido el camino del conocimiento, se deben por en-
tero a nosotros mismos. Hemos empezado por levantar
una polvareda, y después nos quejamos de que no pode-
mos ver.”

Este levantar las polvaredas filoséficas debe relacio-
narse, principalmente, con el desconocimiento que el

hombre tiene de sus impulsos conduccionales; impulsos
que solamente han podido explicar veladamente algunos
genios al borde de la demencia o de la muerte. De esta
manera Socrates observd que los filosofos tienen una
adiccion a la muerte (Phaedo):

“Yo estimo que el verdadero devoto de la filosofia
puede ser mal interpretado por otros hombres; ellos no
comprenden que él esta siempre persiguiendo a la muer-
te; y si esto es asi y ha tenido el deseo de muerte toda su
vida, ;por qué cuando llega la hora de morir se ha de afli-
gir de aquello que siempre desed?”

Si el filésofo no descubre que tiene un secreto deseo
de morir, jamas podra comprender el porqué de sus de-
seos de muerte para con sus enemigos o parientes que
le estorban, y de sus delirios de redencidn para con los
suyos o para con la humanidad. Nietzsche, en Asi hablo
Zarathustra, se compadecia de las masas esclavizadas por
el cristianismo, al mismo tiempo que proyectaba sus deli-
rios de grandeza hacia las aristocracias intelectuales, las
que debian de forjar, a través de la voluntad, la creacion
del superhombre. Antes de perder la razon definitiva-
mente, intuyd lo siguiente:

“Toda gran filosofia es la confesion de su creador y
una especie de autobiografia involuntaria e inconsciente.”

iQué puede hacer la filosofia en manos de hombres
cuyos deseos de investigacion tienen ya el estigma de lo
patoldgico? Debemos considerar que la curiosidad des-
medida y el delirio de grandeza tienen un parentesco
mucho mayor de lo que se puede observar ligeramente.
Sdcrates, quien se habia convertido en el censor de su
pueblo, declaré (Apologia):

“Cuando les digo que yo les he sido dado por Dios,
la prueba de mi mision es esta: si yo hubiera sido como
otros hombres, no hubiera descuidado mis problemas o
pacientemente observado el descuido de los mismos
durante todos estos afios, para preocuparme de los
vuestros.”

Durante la historia de la humanidad, han sido incon-
tables los personajes destacados que, aquejados por deli-
rios paranoicos, han revestido sus conductas de misiones
manifiestas, redentoras y salvadoras, habiendo algunos
fundado sectas religiosas y otros conquistado vastos terri-
torios. Hasta los hombres de ciencia han caido y caen
bajo el influjo de estos problemas de carécter conduccio-
nal psicopatoldgico. El propio Freud, en Contribuciones al
simposio sobre la masturbacién (1912), dijo lo siguiente:

|

NORTE/S



“No es que estos o aquellos reproches me intimiden,
pero sé que tengo que cumplir un destino, no puedo re-
huirlo ni necesito ir a su encuentro. He de mantenerme
a su espera, y entre tanto sostendré frente a nuestra
ciencia la misma actitud que he aprendido desde tiempo
atras.”

Por lo que se puede advertir, para filosofar se nece-
sita ser, mas que un hombre, un dngel; y aquel que desee
dedicarse al conocimiento de los fendmenos éticos del
ser humano, tendrd, primero, que estudiar lo poco que la
ciencia psicoanalitica ha descubierto, para luego, con
los menos prejuicios posibles, aspirar a investigar lo
demads.

Los fildsofos antiguos actuaban en una forma pare-
cida a la de los psicoanalistas de la escuela freud-bergle-
rista, pues trataban de mitigar los dolores psiquicos de
la gente, con frecuentes buenos resultados. Epicuro (341-
210), dijo:

“Vana es la palabra del fildsofo que no mitiga el sufri-
miento del hombre. Asi como no hay provecho en la me-
dicina si no expulsa las enfermedades del cuerpo, tam-
poco lo hay en la filosofia si no expulsa los sufrimientos
del alma.”

Sdocrates, cien afios antes que Epicuro, habiase refe-
rido (Faedro) a un fildsofo que usé de la palinodia como
curacion de una ceguera histérica:

“Y ahora pienso en una purga antigua de un error
mitoldgico, que fue descubierta, no por Homero, puesto
que él nunca tuvo el ingenio de descubrir, porque esta-
ba ciego, pero si por Estesicoro, quien era un fildsofo y
sabia la razén del porqué; y -entonces, cuando Homero
perdio su vista, ya que ese fue el castigo inflingido sobre
él por injuriar a la bella Helena, él inmediatamente se
purgd. Y esta purga fue una retractacion, que empezaba
asi:

"Falsa es mi palabra; la verdad es que ti (Helena)
|T1unca te embarcaste, ni tampoco fuiste a los muros de

roya.

"...y cuando habia completado su poema, que es
llamado «la retractacion», inmediatamente recobrd
su vista.”

Durante dos mil afios el cristianismo ha usado de la
retractacion o el arrepentimiento como un alivio mental
para el pecador que, obviamente, hubo contravenido
alguno de los muchisimos preceptos religiosos; seguido
este arrepentimiento de la penitencia impuesta por el

representante eclesidstico. En el ejemplo anterior, evi-
dentemente Homero sufrid su penitencia por el olo
hecho de reconocer piblicamente su arrepentimiento,

la falsedad de que Helena estuvo en el sitio de Troya

Otro de los grandes pensadores que ahondd en los
fendmenos de la conducta neurdtica, fue Schopenhauer
quien observo que al aceptar el deseo de morir se oA]te
nia una felicidad inefable, y otorgé con esto una confir-
macion a la teoria budista del encuentro del Nirvana a
través de la negacion del deseo de vivir. Estudiemos sus
pensamientos:

“Pero el ;mpulso ciego y desapoderado de vivir, gue
constituye su esencia, arrastra a la voluntad consciente
del hombre a perpetuarse y progresar, a satisfacer nece-
sidades que se convierten en germen de nuevos dolores,
arrastrando asi el individuo una existencia misera e infe-
licisima, engafiada por varias apariencias, de las cu#les
puede librarse mediante la extincion y aniquilacion abso-
luta del pensamiento y del deseo, mediante la negaclon
de la existencia individual y mediante la separacion del
elemento perecedero de la inteligencia y del elemento in-
destructible y eterno de la voluntad. La vida es esencial-
mente dolorosa, es el dolor mismo, inseparable de la
personalidad y de la conciencia. Sélo negando y destru-
yendo la voluntad de vivir se obtiene la emancipacion
absoluta, el perfecto nirvana (...) el que se suicida es
un pesimista falso e mcompieto niega la vida, pero no
niega la voluntad de vivir; al contrario, la afirma con
energia.”

Desgraciadamente para la filosofia y, sobre todo
para la humanidad, todos estos descubrimientos que
pudieron haber dado paso hacia el conocimiento dé la
conducta humana, también se han perdido en la gran
polvareda de las letras impresas, sin que haya habido
ni siquiera una continuidad de pensamiento. Asi podre-
mos observar la interrogante de los grandes pensadores
politicos como Bakunin (1814-76), quien en Dios y Estado
expresd sobre la ciencia social:

“Todo lo que tenemos el derecho a exigir de ella
es que nos indique, con mano firme y fiel, las causas
generales de los sufrimientos individuales.”

Los intelectuales perplejos en este siglo ante dos
guerras mundiales y la civil espafiola, ante el asesinato
masivo de inocentes personas y ante la posibilidad de
exterminio total de la cultura humana, siguen hacién-
dose las mismas preguntas destinadas a caer en los Qbi&



mos de la ignorancia, y muchos opinan igual que los
antiguos sofistas griegos. :

En Historia de las ideas estéticas en Espaiia, don
Marcelino Menéndez y Pelayo al estudiar la doctrina
estética de Platon relata algunos pensamientos sofistas
de la época:

“Calicles comienza a defender la teoria del placer,
la ley del més fuerte y los instintos de la naturaleza
sensible, contra la ley moral y la ley escrita. La natura-
leza nos muestra que los mas fuertes y robustos deben
poseer y gozar mas que los débiles e inferiores. (Obsér-
vese la influencia que esto pudo tener sobre Darwin).
La ley es un fingimiento y una convencion; la filosofia,
ﬁntr;tenimiento de nifios, vano y ridiculo para hombres

echos”.

Todavia en este siglo de progreso cientifico sin pre-
cedente, nos negamos a aceptar los nexos que existen
entre la politica y la religion, y entre estas dos y la psi-
cologia; nos negamos a ver la relacion sado-masoquista
entre las oligarquias y los pueblos. Nos negamos a admi-
tir que, por lo general, estamos gobernados por dementes
paranoicos cuyos delirios de grandeza tarde o temprano
nos llevan a la ruina; nos negamos a considerar que las
fuerzas mentales autodestructivas son tan poderosas o
mas que las positivas o constructivas, y, en fin, nos nega-
mos a darle la importancia debida a los valiosos descu-
brimientos que la humanidad posee sobre la conducta
humana.

La filosofia representa la compulsion de saber de los
pensadores, y a través de la historia de la humanidad
ha sido el tronco del que han brotado todas las ramas
de la ciencia humana. Entre todas estas ramas, quizd la
mas débil de todas sea la ciencia que estudia la conducta
del ser inteligente de la tierra: el hombre. Ahora bien,
si la humanidad se destruye sin haber comprendido el
porqué se destruyd, bien merecida habrd de ser su des-
truccion.

El Director

NORTE/7






FORO DE NORTE

EL PODER CONTRA LA CULTURA

Y, sin embargo, la creencia en las supuestas capaci-
dades creadoras del poder se basa en un cruel auto-
engafio, pues el poder como tal no crea nada y esta com-
pletamente a merced de la actividad creadora de los
siibditos, para poder tan sélo existir. Nada es mas enga-
fioso que reconocer en el Estado el verdadero creador
del proceso cultural, como ocurre casi siempre, por des-
gracia. Precisamente lo contrario es verdad: el Estado fue
desde el comienzo la energia paralizadora que estuvo con
manifiesta hostilidad frente al desarrollo de toda forma
superior de cultura. Los Estados no crean ninguna cul-
tura; en cambio, sucumben a menudo en formas superio-
res de cultura. Poder y cultura, en el mas profundo
sentido, son contradicciones insuperables: la fuerza del
uno va siempre mano a mano con la debilidad de la otra.
Un poderoso aparato de Estado es el mayor obsticulo
a todo desenvolvimiento cultural. Alli donde mueren los
Estados o es restringido a un minimo su poder, es donde
mejor prospera la cultura.

Ese pensamiento parece desmedido a muchos porque
nos ha sido completamente falseada, por un mentido
adiestramiento instructivo, la visién profunda de las ver-
daderas causas del proceso cultural. Para conservar el
Estado, se nos ha atiborrado el cerebro con una gran
cantidad de falsos conceptos y absurdas nociones, en tal
forma que los mas no son ya capaces de acercarse sin
preconceptos a las cuestiones histdricas. Nos reimos de
la simplicidad de los cronistas chinos que sostienen
del fabuloso emperador Fu-hi, que ha llevado a sus stib-
ditos el arte de la caza, de {a pesca y de la cria de anima-
les; que ha inventado para ellos los primeros instrumen-
tos musicales y les ha ensefiado el uso de la escritura.
Pero nos inclinamos mudos ante lo que se nos ha dicho
de la cultura de los Faraones, de la actividad creadora de
los reyes babildnicos o de las supuestas hazafias cultu-
rales de Alejandro de Macedonia o del “viejo Federico”,
y no sospechamos que todo es mera fébula, urdimbre
de mentiras que no tiene ni una chispa de verdad; se
nos ha remachado eso en la cabeza tan a menudo, que
en muchisimos casos se ha convertido en una certidum-
bre interior.

La cultura no se crea por decreto; se crea a si misma
y surge espontdneamente de las necesidades de los seres
humanos y de su cooperacion social. Ninglin gobernante
pudo ordenar a los hombres que formasen las primeras
herramientas, que se sirviesen del fuego, que inventasen

Rudolf Rocker

el telescopio y la mdquina de vapor o verificasen la
lliada. Los valores culturales no brotan por indicaciones
de instancias superiores, no se dejan imponer por decre-
tos ni vivificar por decisiones de asambleas legislativas.
Ni en Egipto, ni en Babilonia, ni en ningin otro pais fue
creada la cultura por los representantes de las institu-
ciones politicas de dominio; éstos aceptaron una cultura
ya existente y desarrollada, para ponerla al servicio de
sus aspiraciones particulares de gobierno. Pero con ello
pusieron el hacha en las raices de todo desenvolvimiento
cultural ulterior, pues en el mismo grado que se afianzd
el poder politico y sometid a su influencia todos los domi-
nios de la vida social, se operé la petrificacion interna
de las viejas formas culturales, hasta que en el lugar de
su anterior circulo de accién no pudo volver a brotar nin-
guna chispa de verdadera vida.

La dominacion politica aspira siempre a la uniformi-
dad. En su estipido intento de ordenar y dirigir todo
proceso social de acuerdo con determinados principios,
esta siempre inclinada a someter todos los aspectos de
la actuacion humana a un cartabon unitario. Con ello in-
curre en una contradiccion insoluble con las fuerzas crea-
doras del proceso cultural superior, que pugnan siempre
por nuevas formas y configuraciones y, en consecuencia,
estdn tan ligadas a lo multiforme y diverso de la aspira-
cion humana, como el poder politico a los cartabones y
formas rigidas. Entre las pretensiones politicas y econd-
micas de dominio de las minorias privilegiadas de la
sociedad y la manifestacion cultural del pueblo, existe
siempre una lucha interna, pues ambas presionan en
direcciones distintas y no se dejan fusionar nunca volun-
tariamente; sélo pueden ser agrupadas en una aparente
armonia, por coaccion externa y violacion espiritual. Ya
el sabio chino Lao-Tsé reconocié esa contradiccion cuan-
do dijo:

“Dirigir la comunidad es, segtin la experiencia, impo-
sible; la comunidad es colaboracién de fuerzas y, como
tal, segin el pensamiento, no se deja dirigir por la fuerza
de un individuo. Ordenarla es sacarla del orden; fortale-
cerla es perturbarla. Pues la accion del individuo cambia;
aqui va adelante, alli cede; aqui muestra calor, alli
frio; aqui emplea la fuerza, alli muestra flojedad; aqui
actividad, alli sosiego.

Por tanto, el perfecto evita el placer de mando, evita
el atractivo del poder, evita el brillo del poder.”*

L

NORTE/9



También Nietzsche ha concebido en lo mas profundo
esa verdad, aunque su dislocacion interna, su perpetua
oscilacion entre concepciones autoritarias anticuadas y
pensamientos verdaderamente libertarios, le impidieron
toda la vida deducir de ella las conclusiones naturales.

Sin embargo, lo que ha escrito sobre la decadencia de la
cultura en Alemania es de la mas expresiva importancia,

y encuentra su confirmacidn en la ruina de toda suerte

de cultura.

“Nadie puede dar mas de lo que tiene; esto se aplica
al individuo como se aplica a los pueblos. Si se entrega
uno al poder, a la gran politica, a la economia, al tréafico
mundial, al parlamentarismo, a los intereses militares;
si se entrega el tanto de razon, de seriedad, de voluntad,
de autosuperacion que hay, hacia ese lado, falta del otro
lado. La cultura y el Estado —no hay que engaiiarse al
respecto— son antagonicos: “Estado cultural” es sélo
una idea moderna. Lo uno vive de lo otro, lo uno pros-
pera a costa de lo otro. Todas las grandes épocas de la
cultura son tiempos de decadencia politica; lo que es
grande en el sentido de la cultura, es apolitico, incluso
antipolitico.” ?

Si el Estado no consigue, dentro de su esfera de
poder, dirigir la accidn cultural en determinados carriles,
0 por vias adecuadas a sus objetivos, y obstaculizar de
esa manera sus formas superiores, precisamente esas
formas superiores de la cultura espiritual hardn saltar,
tarde o temprano, los cuadros politicos que encuentren
como trabas en su desarrollo. Pero si el aparato del po-
der es bastante fuerte para oprimir en determinadas for-
mas, por largo tiempo, la vida cultural, se buscan poco
a poco otras salidas, pues la vida cultural no esté ligada a
ninguna frontera politica. Toda forma superior de la cul-
tura, en tanto que no estd demasiado obstaculizada por
los diques politicos en su desenvolvimiento natural, lleva
a una continua renovacion de su impulso creador. Toda
obra alcanzada despierta la necesidad de mayor perfec-
cion y de mas honda espiritualizacion. La cultura es siem-
pre creadora: busca nuevas formas de expresion. Se
parece al follaje de la selva tropical, cuyas ramas rodean
la tierra y echan sin cesar nuevas raices.

Pero el poder no es nunca creador: es infecundo. Se
aprovecha sencillamente de la fuerza creadora de una cul-
tura existente para encubrir su desnudez, para darse
apariencia. El poder es siempre un elemento negativo
en la Historia, que se adorna con plumaje extrafio para
dar a su impotencia la apariencia de fuerza creadora.
También aqui da en el clavo la palabra zarathustriana de
Nietzsche:

“Donde hay todavia pueblo, no se comprende al Es-
tado y se le odia como al mal de ojo y al pecado contra
las costumbres y el derecho. Os doy estos signos: en
todo pueblo habla su lengua de lo bueno y de lo malo,
que no comprende el vecino. Inventd su idioma de cos-

tumbres y leyes. Pero el Estado miente en todas las len-
guas, de lo bueno y de lo malo; y, hable lo que quiera,
miente, y haga lo que haga, lo ha robado. Falso es todo
en él; muerde con dientes robados el mordaz. Son falsos
incluso sus intestinos.”

El poder actia destructivamente, y sus representan-
tes han aspirado siempre a oprimir con el cinturén de
sus leyes todos los fendmenos de la vida social, y a
reducir esos fendmenos a una determinada norma. Su
forma espiritual de expresion es un dogma muerto;
su manifestacion fisica de vida es la violencia brutal. La
ausencia de espiritu en sus aspiraciones imprime su sello
a la persona de su representante, y lo vuelve paulatina-
mente inferior y brutal, aun cuando tenga por naturaleza
los mejores dones. Nada achata el espiritu y el alma
de los hombres como la monotonia eterna de la rutina,
y el poder sélo es rutina.

Desde que Hobbes ha dado al mundo su obra De Owe
las ideas que se expresaron alli no han quedado nunca
enteramente fuera de curso. Al correr de los dltimos tres
siglos han ocupado, en una o en otra forma, el pensa-
miento de los hombres y hoy precisamente dominan los
espiritus més que nunca. El materialista Hobbes no se
afirmaba en las doctrinas de la Iglesia, lo que no le impi-
did, sin embargo, hacer propio su postulado trascen-
dental: “el hombre es malo por naturaleza”. Todas sus
consideraciones filosoficas estan inspiradas por ese su-
puesto. Para él el hombre era la bestia nata, conducido
s6lo por instintos egoistas y sin consideracion alguna
para el préjimo. Tan sélo el Estado puso fin a esa condl
cion de “guerra de todos contra todos”, y se convirtio
asi en providencia terrestre, cuya mano ordenadora y
punitiva impidié que el hombre cayese en el abismo de
la més desconsoladora bestializacion. De ese modo fue el
Estado, segiin Hobbes, el verdadero creador de la cul-
tura; impulsé a los hombres.con fuerza férrea a una
etapa superior de su existencia, por mucho que repug-
nara a su naturaleza interna. Desde entonces se ha re-
petido incontablemente esa fabula del papel culturall del
Estado, y se ha confirmado supuestamente con nuevos
argumentos.

Y, sin embargo, contradicen esa concepcidn insoste-
mble todas las experiencias de la Historia. Lo que ha
quedado a los seres humanos de bestialidad como heren-



cia de lejanos antepasados, ha sido cuidadosamente aten-
dido y artificialmente fomentado por el Estado a través
de todos los siglos. La guerra mundial, con sus espan-
tosos métodos de asesinato en gran escala, las condicio-

nes en la Italia de Mussolini y en el Tercer Reich hitle-

riano tienen que persuadir hasta a los mas ciegos sobre
lo que significa el llamado “Estado cultural”.

Todo conocimiento superior, toda nueva fase de la
evolucion espiritual, todo pensamiento grandioso que
haya abierto a los hombres nuevos horizontes de accion
cultural, sélo pudo abrirse paso en lucha permanente
contra los poderes de la autoridad eclesidstica y estatal,
después que los representantes de esa superacién tuvie-
ron que dar testimonio, a través de épocas enteras, de
sacrificios enormes en bondad, libertad y vida, por su
conviccion. Si tales innovaciones de la vida espiritual
fueron, sin embargo, reconocidas al fin por la Iglesia y
por el Estado, fue sélo porque con el tiempo se hicieron
tan irresistibles que no se pudo hacer otra cosa. Pero
incluso ese reconocimiento, obtenido gracias a violentas
oposiciones, condujo en la mayoria de los casos a una
dogmatizacion sistematica de las nuevas ideas; bajo la
tutela sofocadora del poder se volvieron gradualmente
éstas tan rigidas como todos los ensayos de creacién
anteriores.

Ya el hecho de que toda institucion de dominio tiene
siempre por base la voluntad de minorias privilegiadas,
impuesta a los pueblos de arriba a abajo por la astucia
0 la violencia brutal, mientras que en toda fase especial
de la cultura sélo se expresa la obra anénima de la co-
munidad, es significativo de la contradiccion interna que
existe entre ambas. El poder procede siempre de indivi-
duos o de pequefios grupos de individuos; la cultura
2rraiga en la comunidad. El poder es el elemento estéril
en la sociedad, al cual falta toda fuerza creadora; la cul-
tura encarna la voluntad fecundante, el impetu creador, el
instinto de realizacion, que buscan el modo de manifes-
tarse. El poder es comparable al hambre, cuya satisfac-
cion conserva en la vida al individuo hasta una determi-
nada edad. La cultura, en el mas alto sentido, es como el
instinto de reproduccion, cuya manifestacion conserva la
vida de la especie. El individuo muere; la sociedad no.
Los Estados sucumben; las culturas sélo cambian el es-
cenario de su actividad y las formas de su expresidn.

El Estado solo se muestra favorable a aquellas formas
de accion cultural que favorecen la conservacion de su
poder; pero persigue con odio irreconciliable toda mani-
festacion cultural que va més alla de las barreras por €l
trazadas y puede poner en litigio su existencia. Por eso

es tan absurdo como engafioso hablar de una “cultura de
Estado”, pues el Estado vive siempre en pie de guerra
contra todas las formas superiores de la cultura espiritual
y trata de eludir la voluntad creadora de la cultura.

! Lao-Tsé: Die Babn und der rechte Weg, en alemdn, por Ale-
xander Ular; Inselbiicherei, Leipzig.

« 2 Friedrich Nietzsche: Crepiisculo de los dioses.

De Nacionalismo y Cultura. Ediciones Imédn, Buenos Aires, 1942,

NORTE/11



Jorge Silva Izazaga




FORO DE NORTE

RETORICA FREUDIANA

El desechar a priori la interpretacion de los suefios,
es a la vez que mds simple, mas satisfactorio, pero no
por eso necesariamente més correcto. Démonos un poco
més de tiempo, todavia la cuestion no estd madura para
establecer un juicio. En primer lugar, se puede reforzar
el caso en contra de nuestras interpretaciones. El hecho
de que nuestros resultados sean tan desagradables y
repelentes no se haria sentir, quizd, con tanto peso so-
bre nosotros; un argumento mds fuerte es el repudio
enfatico y bien fundado de los sofiadores, a la interpre-
tacion que nosotros tratamos de imponerles después
de conocer sus suefios, respecto a los deseos que apa-
recen de sus tendencias. “;Cémo? —dice uno de ellos—,
justed quiere probar que me duele el dinero que gasté
en el ajuar de mi hermana y en la educacion de mi
hermano? Eso es imposible; me he pasado toda la vida
trabajando para mis hermanas y hermanos, y mi tinico
interés en la vida es salvar mi responsabilidad hacia
ellos como hermano mayor; yo le prometi a mi madre
moribunda que lo haria.”” 0 como una mujer afirma:
“;Seé supone que debo sentir el deseo de que mi es-
poso esté muerto? jVaya, qué insensatez tan grande!
No sélo hemos sido felices en nuestra vida matrimo-
nial, aunque ustedes quiza no lo crean, sino que si él
muriese, yo perderia todo lo mejor que poseo en este
mundo.” 0 como alguien mas responderia: “;Insinda
usted que abrigo deseos sexuales hacia mi hermana?
iQué suposicion mds descabellada! Ella no representa
nada para mi, nos llevamos mal y hace afios que no
cruzamos palabra entre los dos!” Y todavia es posible
que no nos sintiéramos muy impresionados si estos
sofiadores no admitieran y negaran las tendencias que
se les atribuyen; podriamos afirmar que se trata de ten-
dencias de las que no tienen conciencia. Sin embargo,
cuando detectan en sus mentes el extremo opuesto de
los deseos que les hemos interpretado, y cuando nos
pueden demostrar, por toda su conducta en la vida,
que el deseo contrario es el que predomina, nos sen-
timos ciertamente confundidos. ;No es hora de que nos
deshagamos de todo nuestro trabajo de interpretacidn
de suefios, como de algo que solo ha conducida a
reductio ad absurdum? :

No, ni siquiera ahora. Incluso este potente argu-
mento se desmorona cuando se lo somete a un ataque
critico. Suponiendo que las tendencias del inconsciente
existan realmente en la vida mental, el hecho de que
las tendencias opuestas predominen en la vida cons-
ciente, no prueba nada. Quizd hay espacio en la mente
para alojar tendencias opuestas, para contradicciones

que existan en forma simultdnea. En efecto, es posi-
ble que la misma predominancia de dicha tendencia
condicione la naturaleza inconsciente de lo opuesto, de
manera que las objeciones propuestas se reduzcan a la
afirmacion de que a final de cuentas la interpretacion
de los suefios no es sencilla y si muy desagradable. Al
primer cargo se puede responder que, no obstante cuén
leales seamos a la simplicidad, no por ello podremos
resolver uno solo de los problemas de los suefios, y
que en relacion con éstos es necesario decidirse desde
el principio a aceptar la realidad de sus relaciones com-
plejas. Y en lo que respecta al segundo punto, se estd
abiertamente equivocado al tomar el hecho de que algo
agrade o sea repelente, como motivo o razén de un juicio
cientifico. ;Qué puede importar si usted encuentra que
los resultados de la interpretacidn de los suefios son des-
agradables o incluso mortificantes y repulsivos? Ca n’em-
péche pas d’exister —como le oi decir, cuando era un
joven médico, a mi jefe, Charcot, en un caso similar.
Debemos ser humildes y alejar lo més posible las
simpatias y las antipatias, si deseamos aprender a co-
nocer la realidad en este mundo. Si un fisico le dijera
a usted que la vida organica en la tierra estd conde-
nada a extinguirse en breve tiempo, ;se aventuraria a
contestarle: “jEso es imposible, la idea me desagrada
en extremo!”? Mas bien, creo que usted no diria nada
sino hasta que otro fisico pudiera demostrar que el
primero cometié errores en sus premisas o calculos. Si
se repudiara todo lo que es desagradable, solo se esta-
ria repitiendo el mecanismo de una estructura de sue-
fios en lugar de comprenderlo y dominarlo.

Entonces, quizd decida usted dejar a un lado la
naturaleza ofensiva de los deseos censurados de los sue-
fios, y volver a blandir el argumento de que seguramen-
te es improbable que debamos conceder una parte
tan grande de la constitucion humana a lo que es malo.
Sin embargo, jjustifican sus propias experiencias este
juicio? No diré nada respecto a como puede aparecer
ante sus propios ojos; pero, ;ha encontrado tanta buena
voluntad en sus superiores y rivales, tanta caballerosi-
dad en sus enemigos y tan poca envidia entre sus
amistades, que se siente obligado a protestar en contra
de la idea de la parte que juegan las bajezas egoistas
en la naturaleza humana? ;No conoce, acaso, lo incon-
trolable e inseguro que es el ser humano medio en
todo lo que concierne a la vida sexual? ;0 desconoce
el hecho de que todos los excesos y aberraciones que
sofiamos en la noche, son realmente crimenes que dia-
riamente cometen hombres que estin plenamente des-

NORTE/13



piertos? ;Qué hace el psicoandlisis en relacion a esto,
sino confirmar el antiguo adagio de Platon, de que los
buenos son aquellos que se conforman con sofiar lo que
otros, los malos, hacen realidad?

Y ahora, aleje su vista de los individuos, hacia la
gran guerra que sigue devastando a Europa; piense en
la colosal brutalidad, crueldad y mendacidad que ahora
se dejan extender por todo el mundo civilizado. ;Cree
usted, en realidad, que un pufiado de corruptores de
hombres y de trepadores sociales sin principios, ha-
brian logrado dejar libre a este mal latente si los mi-
llones de sus seguidores no fuesen también culpables?
iSe aventurarfa, incluso en estas circunstancias, a oponer-
se a la inclusién del mal en la constitucion mental de la
humanidad?

Me acusard de ver un solo lado de la guerra, y
me dird que ésta también ha requerido todo lo que hay
de més bello y noble en la humanidad: heroismo, sacrifi-
cio del yo propio y espiritu de solidaridad. Esto es verdad,
pero no cometa ahora la injusticia —algo que el psi-
coandlisis ha hecho con demasiada frecuencia— de re-
procharme que niegue una cosa porque afirme ofra.
No es nuestra intencion negar la nobleza de la natu-
raleza humana, ni hemos hecho jamas nada para restrin-
gir su valor. Por el contrario, le muestro no sélo los
malos deseos -censurados, ‘sino también la censura que
los reprime y logra que permanezcan en lo oculto. Tra-
tamos la maldad en el ser humano con mayor éntasis,
solo porque otros la niegan y logran con ello que la
vida mental no sélo no mejore, sino que sea incom-
prensible. Si abandonamos la evaluacidn ética unila-
teral, entonces podremos ciertamente encontrar una
formula més vélida de la relacion del bien y el mal en
la naturaleza humana. |

De Introduccion General al Psicoanalisis.



FPORO DE NORTE

LA HISPANIDAD

LLORA A LUCY ETEL
GARCIA VARGAS

En la Argentina fueron inhumados los restos de la
sefiora Lucy Etel Garcia Vargas de Guido, cuyo deceso
causd general sentimiento de pesar en los circulos de
su actuacion y entre cuantos tuvieron oportunidad de co-
nocerla y de valorar sus dotes intelectuales y su desem-
pefio en diversas actividades relacionadas con la vida
de la mujer.

La sefiora de Guido ocup6 la presidencia de la Aso-
ciacion de Sufragio Femenino en La Plata, entidad que
presidia en la capital federal la sefiora Silvia Saavedra
Lamas de Pueyrredén. En tal caracter pronuncid confe-
rencias sobre Derechos de la Mujer en el salén del
diario La Prensa y en la Casa de Almafuerte en nuestra
ciudad. Fue autora del proyecto de sufragio femenino
en la Provincia, presentado en la Cdmara de Diputados
durante la gobernacion del Dr. Radl Diaz.

Diversas publicaciones literarias en los diarios La
Opinidn, El Argentino y El Dia pusieron de relieve, en
forma permanente, sus inquietudes en tal sentido, ha-
biendo publicado también poesias y critica de arte y
cuentos en la desaparecida revista Mundo Argentino. En
la ciudad de Olavarria ejercié la vicedireccion y actué
como asesora literaria en La Revista del Sur. Fue, asi-
mismo colaboradora del diario Democracia de la misma
ciudad y de El Ciudadano, El Tiempo y Pregén de
Azul, riudad donde también vieron la luz sus poesias,
notas y criticas literarias en la Revista Pan, Artes y Le-
tras. Muchos de sus trabajos, sobre todo notas histdri-
cas, se publicaron en la revista Histonium de la direc-
cion de Cultura y en la revista de estudios hispano-
americanos Norte, de México. En nuestra capital estuvo
a cargo de la direccidn y redaccion de la revista La Plata,
y cuenta entre sus obras el primer tomo de la resefia his-
torica comentada Nuestra Argentina.

NORTE/15





